Paul van Geest: Patristiek
heeft toekomst in

geseculariseerd Nederland

Prof. dr. Paul van Geest.
Het gaat goed met de studie van

de kerkvaders. Dertig promovendi
in Nederland werken aan een
proefschrift over de
vroegchristelijke kerk. Een van de
aanjagers is prof. dr. Paul van Geest, die als hoogleraar-directeur leidinggeeft aan
het Centrum voor Patristisch Onderzoek (CPO). ,De patristiek gaat door, ook in
een geseculariseerd Nederland.”

Van Geest zit nog vol adrenaline, direct na afloop van een vierdaags internationaal congres —
met tientallen sprekers— over de vroegchristelijke mystagogie van het gebed. ,Alle toppers
op het gebied van de kerkvaders waren er”, zegt hij in een werkruimte in het gebouw van de
Tilburg School of Theology in Utrecht.

Het Centrum voor Patristisch Onderzoek, een gezamenlijk instituut van Tilburg University en
de Vrije Universiteit in Amsterdam, organiseerde vorige week een conferentie over de
mystagogie van de kerkvaders. In de vroegchristelijke kerk duidde de term mystagogie op
het inwijden van nieuwe christenen in de mysterién van de kerk door onderricht, rituelen,
gebeden en geloofsbelijdenissen. Het congres handelde vooral over het gebed als een
manier om dopelingen in het christelijke geloof in te wijden.

Het congres leverde volgens prof. Van Geest een mooie kruisbestuiving op tussen het
Nederlandse patristisch onderzoek en de ,toppers” uit het buitenland. ,Doordat je een paar
dagen met elkaar in een snelkookpan zit, ontstaan er allerlei contacten en nieuwe ideeén. Zo
til je het patristisch onderzoek in Nederland naar een hoger plan.”

Hij ontmoette jonge onderzoekers die aangaven verder te willen in het patristisch onderzoek.
»~De mooiste taak van een hoogleraar is promovendi opleiden en je vak doorgeven aan een
volgende generatie. Je moet natuurlijk publiceren en boeken schrijven, en dat is geweldig.
Maar over vijf of tien jaar staan die boeken in een kast en hooguit kijkt er nog eens een
promovendus naar.

Het vak doorgeven is eigenlijk veel leuker dan schrijven. Dat is een beetje mijn persoonlijke
ontdekking geweest tijdens dit congres. Ik zag een jonge wetenschapper heel gemoedelijk
staan praten met een onderzoeker die geen encyclopedieartikel schrijft maar aan wie een
artikel gewijd zal worden in een naslagwerk. Dat doet me ontzettend goed.”



Zagen de gebeden van de kerkvaders er heel anders uit dan die van christenen nu?

+Er bestonden heel veel verschillende gebedsvormen: dankgebeden, smeekgebeden,
woordeloze gebeden, lofprijzingen en schuldbekentenissen. Al die vormen komen nog steeds
voor, ook buiten de officiéle liturgie.

Kern van het gebed is altijd dat de mens vrij is van eigenwaan en zelfgenoegzaamheid, dat
hij zichzelf als een bedelaar ziet. Je kunt niet bidden als je opgeblazen bent. Augustinus
zegt: De ware lofprijzing in het gebed is het kennen van mijn eigen onvolmaaktheid.”

U sprak over Augustinus’ waardering van angst en vrees.

~Augustinus zegt dat we vrees en ontzag voor God moeten hebben. Hij gebruikt daarvoor
het woord "timor”. Een christen kan volgens hem niet alleen angst of ontzag voor God
hebben, omdat die niet kunnen samengaan met vreugde en liefde. Je verlangt nooit naar
iemand voor wie je bang bent. Het is mijn werk om Augustinus wetenschappelijk te
bestuderen. Maar ik kan niet ontkennen dat als ik dat doe, het soms net lijkt of ik een relatie
met hem heb. Die man is ongelooflijk fascinerend.

Wat me persoonlijk het meest in Augustinus aanspreekt, is dat hij het midden houdt
tussen wat de kerk in de credo’s leert en de gedachte dat je daar nooit je zekerheid aan kunt
ontlenen. De woorden van de Schrift richten ons geloof, maar in die woorden kan God niet
gevat worden. God is zo veel groter; er is geen taal waarin Hij gevat kan worden, zoals er
ook geen geformaliseerde, wetenschappelijke taal bestaat die de werkelijkheid als geheel
kan beschrijven.”

Hoe komt het dat er de laatste jaren zo veel aandacht is voor de Vroege Kerk?

»Ik denk dat het te maken heeft met de manier waarop mensen geloven. Tot de jaren zestig
en zeventig haalden ze de antwoorden op hun levensvragen uit een catechismus. Nu die
antwoorden voor velen niet meer voldoen, gaan ze terug naar de bronnen, ad fontes.

Dat is overigens een cyclische beweging. In de middeleeuwen schreven scholastici dikke
summa’s vol vragen en antwoorden. Erasmus dacht op een gegeven moment: ik hoef die
scholastiek niet meer, ik wil terug naar de bronnen. Daaruit wil ik drinken. En hij ging de
geschriften van de kerkvaders opnieuw uitgeven.”

Wat hebben de kerkvaders dan dat catechismi niet hebben?
»Kijk alleen maar naar de vorm van een catechismus, of die nu van Petrus Canisius is of in
een protestantse variant. Kerkvaders zoals Augustinus dachten in vragen, niet in
antwoorden. Je zult bij hem bijvoorbeeld nooit een antwoord vinden op de vraag wat de kerk
van de maatschappij vindt. Hij zal wel een antwoord geven, maar daar komen dan weer
twee, drie nieuwe vragen uit voort. Een catechismus is handig om mensen te instrueren in
tijden van onzekerheid. Je stelt een heldere vraag, geeft een helder antwoord — en dat geeft
mensen rust. Het denken in vragen sluit beter aan bij mensen in deze tijd. Antwoorden krijg
je pas na dit leven.”

Ik vind daar rust in. Natuurlijk willen we weten of er leven na de dood is en of God
bestaat. Augustinus twijfelt daar niet aan, maar hij twijfelt wel aan ons vermogen God en
zaken buiten tijd en ruimte te kunnen begrijpen. Daarom blijft hij maar in vragen denken. Hij

2



zegt niet: Ja hoor, God bestaat en jij gaat naar de hemel als je iedere dag naar de heilige
mis gaat. Dat soort schijnzekerheden verschaft hij niet.”

Aan de vooravond van de Reformatie worstelden veel mensen met onzekerheid over hun
hell,

.Precies, en daarom hadden mensen toen heldere vragen en antwoorden nodig in
scholastieke boeken en catechismussen. De kerk in de zestiende eeuw wilde zekerheid
bieden en gaf precies aan wat goed was en wat fout. Zo denkt de kerk niet meer. Je moet
de geschriften van paus Franciscus er maar eens bijhalen. Die denkt ook in vragen, en ziet
christen-zijn in termen van christelijk handelen.”

U bent theoloog van het jaar. Leuk?

Van Geest maakt een wegwerpgebaar. ,Daar gaan we het toch niet over hebben, of wel?”
Dan: ,Het is natuurlijk niet zo dat meteen iedereen de deur bij je platloopt. Maar laatst
reisde ik met de trein en iemand zat zo te kijken van: ,Ik ken jou. Jij bent de theoloog van
het jaar.” Ach, ik vind het leuk dat ik het ben. Wat ik heb gedaan, is niet onopgemerkt
gebleven. Aan de andere kant: het is slim dat er een verkiezing van theoloog van het jaar
wordt georganiseerd, want zo zet je wel het vak weer in de schijnwerpers. Toen ik werd
gekozen, had ik twee dagen later drie interviews met grote kranten.”

Terwijl het niet eens vanzelfsprekend was dat u theologie ging studeren.

»,Op het gymnasium wilde ik graag theologie studeren. Maar toen ik klaar was, wilde mijn
vader dat ik eerst een fatsoenlijk vak ging leren. Ik ben Nederlands gaan doen, en dat bleek
een heel leuke studie te zijn. Ik ben een echte letterman.”

U studeerde theologie aan de pauselijke universiteit in Rome. Een mooie tijd?

~Geweldig. Ik zat daar op een topuniversiteit, het Gregoriana, met in het eerste jaar 300
studenten uit 100 verschillende landen. We kregen les van uitstekende hoogleraren, zoals de
Duitse theoloog Jirgen Moltmann. Ik heb het vak opgezogen. Het netwerk dat je in Rome
opbouwt, met wetenschappers en bisschoppen, is grandioos.

Ik had een kamer in het Nederlands college. Op de vierde verdieping woonde
Solomon, nu bisschop in Nigeria, en op de derde verdieping John, tegenwoordig
aartsbisschop in dat land. Jan Liesen is nu bisschop in Breda, Hans van den Hende in
Rotterdam, en Wim Eijk is aartsbischop in Utrecht — overigens destijds een heel vriendelijke
en hardwerkende huisgenoot. En slim, vergis je niet. Zo kan ik nog even doorgaan. Het
wemelde daar van de bisschopskandidaten.”

Nooit overwogen zelf de priesterwijding te ontvangen?

»Ja dat wel. Het priesterschap is een heel mooie levensstijl. Ik was 24, 25 jaar oud toen ik
tot de conclusie kwam dat het niet reéel zou zijn om me toe te leggen op een celibatair
leven. Later ben ik getrouwd. In de Grieks-Katholieke Kerk zijn de lagere geestelijken
getrouwd, terwijl hogere geestelijken zoals bisschoppen zich gebonden weten aan de
celibaatsplicht. Als in Nederland een priester getrouwd zou mogen zijn, zou ik direct in
deeltijd in een parochie willen werken. Gratis: pro Deo dus.”



U voelt zich verbonden aan de Rooms-Katholieke Kerk?

.1k ben praktiserend katholiek. Ik ga wekelijks naar de kerk, hou ieder jaar een retraite in
een abdij. Ik ben wat je noemt kerkbetrokken. In de Katholieke Kerk heb ik vele
voorbeeldige mensen en authentieke priesters ontmoet; van gestoorde types heb ik me altijd
verre gehouden. En ja, dan blijf je hangen.”

Ondertussen beweegt u zich evenzeer in protestantse kringen. Een column in het Nederlands
Dagblad, preken in gereformeerde kerken, hoogleraar aan de Vrije Universiteit. Hoe ervaart
u dat?

.Met veel genoegen. Bij veel theologen, zoals Bram van de Beek met wie ik veel
samenwerkte, bespeur ik een hang naar katholiserend denken. We staan bij verschillende
kerken ingeschreven, maar er is veel meer dat ons bindt dan dat ons scheidt. Dat zijn mooie
ontdekkingen. Soms denk ik: de scheidslijn tussen katholiek en protestant is allang
achterhaald. Die ligt tussen heterodox christendom en orthodox christendom.”

Dan is het wel de vraag wat je onder orthodox verstaat.

»Daar ben ik toevallig een boekje over aan het schrijven. Een orthodox christen baseert zich
op de credo’s, de vroegchristelijke belijdenissen. Hij belijdt bijvoorbeeld dat Jezus de Zoon
van God is en niet slechts een mens onder de mensen. Het probleem van ketters is altijd
geweest dat ze God, een mysterie, veel te menselijk wilden voorstellen. Arianen bijvoorbeeld
vonden God de Vader meer God dan God de Zoon, omdat een zoon nu eenmaal later komt
dan een vader. Maar dat is dus een godsbeeld waarin de menselijke maat te veel doorklinkt
en God als mysterie te weinig in ogenschouw wordt genomen. Dat is het probleem van
ketters.

Een orthodox christen houdt altijd het mysterie intact, omdat hij geen genoegen neemt met
een verklaring waarin God als een soort uitvergroot mens wordt voorgesteld. Dat besef vind
je bij katholieken en protestanten, en daar vinden ze elkaar.”

De visie op de rechtvaardiging door het geloof alleen of op het primaat van de paus is toch
00k niet onbelangrijk?

»Zelfs de pausen spreken verschillend over het primaat. De huidige paus wil zich vooral als
bisschop van Rome begrepen zien. Paus Paulus VI zei: ik ben bisschop onder de
bisschoppen, dienaar der dienaren Gods. Met hem wil paus Franciscus helemaal niet de
nadruk leggen op zijn unieke positie als paus.”

Maar de officiéle leer is anders.

»Ja, maar wie vult die officiéle leer in? Geen enkele katholiek zal ontkennen dat hij door het
geloof wordt gerechtvaardigd. Augustinus leerde dat al. Geloven is iets relationeels. Wanneer
je iemand vertrouwt in wie jij gelooft —en diegene beschaamt je vertrouwen niet— dan kom
jij daarin ook al meer tot je recht; word je dus gerechtvaardigd. Als je rechtvaardiging door
het geloof precies wilt definiéren, zoals sommige protestantse en rooms-katholieke
theologen doen, dan gaat het mis.”

Bron: Kerk & Religie, Maarten Stolk, 10-09-2014


https://www.rd.nl/kerk-religie

