
1 
 

Paul van Geest: Patristiek 

heeft toekomst in 

geseculariseerd Nederland 

Prof. dr. Paul van Geest.  
Het gaat goed met de studie van 

de kerkvaders. Dertig promovendi 

in Nederland werken aan een 

proefschrift over de 

vroegchristelijke kerk. Een van de 

aanjagers is prof. dr. Paul van Geest, die als hoogleraar-directeur leidinggeeft aan 

het Centrum voor Patristisch Onderzoek (CPO). „De patristiek gaat door, ook in 

een geseculariseerd Nederland.”  

Van Geest zit nog vol adrenaline, direct na afloop van een vierdaags internationaal congres –

met tientallen sprekers– over de vroegchristelijke mystagogie van het gebed. „Alle toppers 

op het gebied van de kerkvaders waren er”, zegt hij in een werkruimte in het gebouw van de 

Tilburg School of Theology in Utrecht. 

Het Centrum voor Patristisch Onderzoek, een gezamenlijk instituut van Tilburg University en 

de Vrije Universiteit in Amsterdam, organiseerde vorige week een conferentie over de 

mystagogie van de kerkvaders. In de vroegchristelijke kerk duidde de term mystagogie op 

het inwijden van nieuwe christenen in de mysteriën van de kerk door onderricht, rituelen, 

gebeden en geloofsbelijdenissen. Het congres handelde vooral over het gebed als een 

manier om dopelingen in het christelijke geloof in te wijden. 

Het congres leverde volgens prof. Van Geest een mooie kruisbestuiving op tussen het 

Nederlandse patristisch onderzoek en de „toppers” uit het buitenland. „Doordat je een paar 

dagen met elkaar in een snelkookpan zit, ontstaan er allerlei contacten en nieuwe ideeën. Zo 

til je het patristisch onderzoek in Nederland naar een hoger plan.” 

Hij ontmoette jonge onderzoekers die aangaven verder te willen in het patristisch onderzoek. 

„De mooiste taak van een hoogleraar is promovendi opleiden en je vak doorgeven aan een 

volgende generatie. Je moet natuurlijk publiceren en boeken schrijven, en dat is geweldig. 

Maar over vijf of tien jaar staan die boeken in een kast en hooguit kijkt er nog eens een 

promovendus naar. 

Het vak doorgeven is eigenlijk veel leuker dan schrijven. Dat is een beetje mijn persoonlijke 

ontdekking geweest tijdens dit congres. Ik zag een jonge wetenschapper heel gemoedelijk 

staan praten met een onderzoeker die geen encyclopedieartikel schrijft maar aan wie een 

artikel gewijd zal worden in een naslagwerk. Dat doet me ontzettend goed.” 



2 
 

 

Zagen de gebeden van de kerkvaders er heel anders uit dan die van christenen nu?  

„Er bestonden heel veel verschillende gebedsvormen: dankgebeden, smeekgebeden, 

woordeloze gebeden, lofprijzingen en schuldbekentenissen. Al die vormen komen nog steeds 

voor, ook buiten de officiële liturgie. 

Kern van het gebed is altijd dat de mens vrij is van eigenwaan en zelfgenoegzaamheid, dat 

hij zichzelf als een bedelaar ziet. Je kunt niet bidden als je opgeblazen bent. Augustinus 

zegt: De ware lofprijzing in het gebed is het kennen van mijn eigen onvolmaaktheid.” 

U sprak over Augustinus’ waardering van angst en vrees.  

„Augustinus zegt dat we vrees en ontzag voor God moeten hebben. Hij gebruikt daarvoor 

het woord ”timor”. Een christen kan volgens hem niet alleen angst of ontzag voor God 

hebben, omdat die niet kunnen samengaan met vreugde en liefde. Je verlangt nooit naar 

iemand voor wie je bang bent. Het is mijn werk om Augustinus wetenschappelijk te 

bestuderen. Maar ik kan niet ontkennen dat als ik dat doe, het soms net lijkt of ik een relatie 

met hem heb. Die man is ongelooflijk fascinerend. 

Wat me persoonlijk het meest in Augustinus aanspreekt, is dat hij het midden houdt 

tussen wat de kerk in de credo’s leert en de gedachte dat je daar nooit je zekerheid aan kunt 

ontlenen. De woorden van de Schrift richten ons geloof, maar in die woorden kan God niet 

gevat worden. God is zo veel groter; er is geen taal waarin Hij gevat kan worden, zoals er 

ook geen geformaliseerde, wetenschappelijke taal bestaat die de werkelijkheid als geheel 

kan beschrijven.”  

 

Hoe komt het dat er de laatste jaren zo veel aandacht is voor de Vroege Kerk?  

„Ik denk dat het te maken heeft met de manier waarop mensen geloven. Tot de jaren zestig 

en zeventig haalden ze de antwoorden op hun levensvragen uit een catechismus. Nu die 

antwoorden voor velen niet meer voldoen, gaan ze terug naar de bronnen, ad fontes.  

Dat is overigens een cyclische beweging. In de middeleeuwen schreven scholastici dikke 

summa’s vol vragen en antwoorden. Erasmus dacht op een gegeven moment: ik hoef die 

scholastiek niet meer, ik wil terug naar de bronnen. Daaruit wil ik drinken. En hij ging de 

geschriften van de kerkvaders opnieuw uitgeven.” 

 

Wat hebben de kerkvaders dan dat catechismi niet hebben?  

„Kijk alleen maar naar de vorm van een catechismus, of die nu van Petrus Canisius is of in 

een protestantse variant. Kerkvaders zoals Augustinus dachten in vragen, niet in 

antwoorden. Je zult bij hem bijvoorbeeld nooit een antwoord vinden op de vraag wat de kerk 

van de maatschappij vindt. Hij zal wel een antwoord geven, maar daar komen dan weer 

twee, drie nieuwe vragen uit voort. Een catechismus is handig om mensen te instrueren in 

tijden van onzekerheid. Je stelt een heldere vraag, geeft een helder antwoord – en dat geeft 

mensen rust. Het denken in vragen sluit beter aan bij mensen in deze tijd. Antwoorden krijg 

je pas na dit leven.” 

Ik vind daar rust in. Natuurlijk willen we weten of er leven na de dood is en of God 

bestaat. Augustinus twijfelt daar niet aan, maar hij twijfelt wel aan ons vermogen God en 

zaken buiten tijd en ruimte te kunnen begrijpen. Daarom blijft hij maar in vragen denken. Hij 



3 
 

zegt niet: Ja hoor, God bestaat en jij gaat naar de hemel als je iedere dag naar de heilige 

mis gaat. Dat soort schijnzekerheden verschaft hij niet.”  

Aan de vooravond van de Reformatie worstelden veel mensen met onzekerheid over hun 

heil. 

„Precies, en daarom hadden mensen toen heldere vragen en antwoorden nodig in 

scholastieke boeken en catechismussen. De kerk in de zestiende eeuw wilde zekerheid 

bieden en gaf precies aan wat goed was en wat fout. Zo denkt de kerk niet meer. Je moet 

de geschriften van paus Franciscus er maar eens bijhalen. Die denkt ook in vragen, en ziet 

christen-zijn in termen van christelijk handelen.” 

U bent theoloog van het jaar. Leuk?  

Van Geest maakt een wegwerpgebaar. „Daar gaan we het toch niet over hebben, of wel?” 

Dan: „Het is natuurlijk niet zo dat meteen iedereen de deur bij je platloopt. Maar laatst 

reisde ik met de trein en iemand zat zo te kijken van: „Ik ken jou. Jij bent de theoloog van 

het jaar.” Ach, ik vind het leuk dat ik het ben. Wat ik heb gedaan, is niet onopgemerkt 

gebleven. Aan de andere kant: het is slim dat er een verkiezing van theoloog van het jaar 

wordt georganiseerd, want zo zet je wel het vak weer in de schijnwerpers. Toen ik werd 

gekozen, had ik twee dagen later drie interviews met grote kranten.”  

 

Terwijl het niet eens vanzelfsprekend was dat u theologie ging studeren. 

„Op het gymnasium wilde ik graag theologie studeren. Maar toen ik klaar was, wilde mijn 

vader dat ik eerst een fatsoenlijk vak ging leren. Ik ben Nederlands gaan doen, en dat bleek 

een heel leuke studie te zijn. Ik ben een echte letterman.” 

 

U studeerde theologie aan de pauselijke universiteit in Rome. Een mooie tijd?  

„Geweldig. Ik zat daar op een topuniversiteit, het Gregoriana, met in het eerste jaar 300 

studenten uit 100 verschillende landen. We kregen les van uitstekende hoogleraren, zoals de 

Duitse theoloog Jürgen Moltmann. Ik heb het vak opgezogen. Het netwerk dat je in Rome 

opbouwt, met wetenschappers en bisschoppen, is grandioos. 

Ik had een kamer in het Nederlands college. Op de vierde verdieping woonde 

Solomon, nu bisschop in Nigeria, en op de derde verdieping John, tegenwoordig 

aartsbisschop in dat land. Jan Liesen is nu bisschop in Breda, Hans van den Hende in 

Rotterdam, en Wim Eijk is aartsbischop in Utrecht – overigens destijds een heel vriendelijke 

en hardwerkende huisgenoot. En slim, vergis je niet. Zo kan ik nog even doorgaan. Het 

wemelde daar van de bisschopskandidaten.”  

 

Nooit overwogen zelf de priesterwijding te ontvangen?  

„Ja dat wel. Het priesterschap is een heel mooie levensstijl. Ik was 24, 25 jaar oud toen ik 

tot de conclusie kwam dat het niet reëel zou zijn om me toe te leggen op een celibatair 

leven. Later ben ik getrouwd. In de Grieks-Katholieke Kerk zijn de lagere geestelijken 

getrouwd, terwijl hogere geestelijken zoals bisschoppen zich gebonden weten aan de 

celibaatsplicht. Als in Nederland een priester getrouwd zou mogen zijn, zou ik direct in 

deeltijd in een parochie willen werken. Gratis: pro Deo dus.” 

 



4 
 

U voelt zich verbonden aan de Rooms-Katholieke Kerk? 

„Ik ben praktiserend katholiek. Ik ga wekelijks naar de kerk, hou ieder jaar een retraite in 

een abdij. Ik ben wat je noemt kerkbetrokken. In de Katholieke Kerk heb ik vele 

voorbeeldige mensen en authentieke priesters ontmoet; van gestoorde types heb ik me altijd 

verre gehouden. En ja, dan blijf je hangen.” 

 

Ondertussen beweegt u zich evenzeer in protestantse kringen. Een column in het Nederlands 

Dagblad, preken in gereformeerde kerken, hoogleraar aan de Vrije Universiteit. Hoe ervaart 

u dat?  

„Met veel genoegen. Bij veel theologen, zoals Bram van de Beek met wie ik veel 

samenwerkte, bespeur ik een hang naar katholiserend denken. We staan bij verschillende 

kerken ingeschreven, maar er is veel meer dat ons bindt dan dat ons scheidt. Dat zijn mooie 

ontdekkingen. Soms denk ik: de scheidslijn tussen katholiek en protestant is allang 

achterhaald. Die ligt tussen heterodox christendom en orthodox christendom.” 

 

Dan is het wel de vraag wat je onder orthodox verstaat.  

„Daar ben ik toevallig een boekje over aan het schrijven. Een orthodox christen baseert zich 

op de credo’s, de vroegchristelijke belijdenissen. Hij belijdt bijvoorbeeld dat Jezus de Zoon 

van God is en niet slechts een mens onder de mensen. Het probleem van ketters is altijd 

geweest dat ze God, een mysterie, veel te menselijk wilden voorstellen. Arianen bijvoorbeeld 

vonden God de Vader meer God dan God de Zoon, omdat een zoon nu eenmaal later komt 

dan een vader. Maar dat is dus een godsbeeld waarin de menselijke maat te veel doorklinkt 

en God als mysterie te weinig in ogenschouw wordt genomen. Dat is het probleem van 

ketters. 

Een orthodox christen houdt altijd het mysterie intact, omdat hij geen genoegen neemt met 

een verklaring waarin God als een soort uitvergroot mens wordt voorgesteld. Dat besef vind 

je bij katholieken en protestanten, en daar vinden ze elkaar.” 

 

De visie op de rechtvaardiging door het geloof alleen of op het primaat van de paus is toch 

ook niet onbelangrijk?  

„Zelfs de pausen spreken verschillend over het primaat. De huidige paus wil zich vooral als 

bisschop van Rome begrepen zien. Paus Paulus VI zei: ik ben bisschop onder de 

bisschoppen, dienaar der dienaren Gods. Met hem wil paus Franciscus helemaal niet de 

nadruk leggen op zijn unieke positie als paus.” 

 

Maar de officiële leer is anders.  

„Ja, maar wie vult die officiële leer in? Geen enkele katholiek zal ontkennen dat hij door het 

geloof wordt gerechtvaardigd. Augustinus leerde dat al. Geloven is iets relationeels. Wanneer 

je iemand vertrouwt in wie jij gelooft –en diegene beschaamt je vertrouwen niet– dan kom 

jij daarin ook al meer tot je recht; word je dus gerechtvaardigd. Als je rechtvaardiging door 

het geloof precies wilt definiëren, zoals sommige protestantse en rooms-katholieke 

theologen doen, dan gaat het mis.” 

 

Bron: Kerk & Religie, Maarten Stolk, 10-09-2014  
 

https://www.rd.nl/kerk-religie

